
ENCUENTRO DE FORMACIÓN PARA ANIMADORES BÍBLICOS 
Fundamentos bíblicos de la presencia de Dios en la cárcel 

Sábado 13 de junio de 2024 
 

El Reino de Dios ya ha llegado, ese Reino está en medio de los hombres: el 
Reino se hace «ya» en la historia, en la persona de Cristo. «Ya está entre ustedes» 
(Lc 17, 20-21). 

 
Pero este Reino aún no está consumado. El Reino ha llegado con Jesús, pero no 

ha alcanzado su plenitud. Es el «ya si» pero «todavía no». 
 
Este Reino que nos trae Jesús es una forma de vivir. Vivir la gracia la gratuidad 

del amor de Dios, que lo vivimos desde la fe, don y tarea. 
 
Es un Reino universal. Jesús para todos sin excepción alguna. Para todos los 

hombres con sus pecados, pobrezas o miserias: «no he venido a llamar a justos 
sino a pecadores» (Mc 2, 17). Jesús vino para traernos la liberación de toda 
atadura, la humanidad asumida por la persona del verbo, ama siempre como hijo y 
como hermano, ama en la injusticia y en la muerte, y es en Él que la humanidad se 
presenta ante el Padre. Hoy cada uno puede vivir este reino, y aunque algunos no 
lo quieran o no lo puedan vivir un día será pleno. 

 
Dios se hizo hombre, se encarnó (navidad) «La Palabra se hizo carne, y habitó 

entre nosotros, y hemos contemplado su gloria» (Jn 1, 14). «Tanto amó Dios al 
mundo que dio a su Hijo único» (Jn 3, 16), pero es también es una realidad que los 
hombres no quieren recibir es te don de Dios: “Vino a los suyos, y los suyos no la 
recibieron” (Jn 1, 11). 

 
Los hombres hemos querido encerrar el mal, contenerlo, controlarlo, así surge 

el encierro la cárcel, la condena.  
 
Dios nos creó para amar, para la libertad, todo lo que no es amor, no es de 

Dios, y nos produce algo malo, si reaccionamos con algo malo, causamos más mal. 
 
La violencia nunca puede superarse con violencia sino solo por la entrega de 

la vida, como ha mostrado Jesucristo, esto es gracia (sin merito soy amado, aunque 
yo, lo maté). La cárcel no es cristiana: utiliza violencia y venganza.  

 
En este mundo se encarnó Dios, en este mundo nació Jesús, Jesús se identifica 

con el hombre no amado por el hermano, y nos asume a todos amando como 
hermanos y como hijos. 

 



TRES PREMISAS: 
1) La palabra no se debe entender de manera literal. 
2) La Palabra toda es BUENA NOTICIA. 
3) La Palabra ES DE PRESENTE. Son acontecimientos del ayer que me hablan 

hoy para proyectar mi vida. 
 
INTRODUCCIÓN: 

Queremos usar la palabra fundamento antecediendo a la acción. Fundamento 
es aquello que “funda”; es aquello que “sostiene” toda nuestra acción pastoral, no 
usamos la palabra “fundamento” con el significado de “Justificar” la pastoral. 

 
Es la biblia nuestro fundamento. 

 

Así ésta Pastoral Carcelaria se funda, en la experiencia que el pueblo de Dios 
tiene de la acción liberadora del mismo Dios, que lo saca de todo encarcelamiento o 
falta de libertad. 

 

La Pastoral Carcelaria es una acción solidaria de la Iglesia de Jesucristo, en un 
mundo de privación de libertad y en todo su entorno. Esta acción es portadora de 
una fuerza transformadora, que nos llama a hacernos presentes en todas las 
instituciones y problemáticas donde se juega la suerte de los hombres: prisión, 
juzgado, comisaría, servicios sociales, parroquia, etc... A esto llamamos “MUNDO 
DE LA CARCELACIÓN”. 

 

Al comenzar este trabajo debemos decir es que el “AMOR” no alcanza. El 
amor como sentimiento, voluntarismo, pasión, etc. NO ALCANZA. Lo que llamamos 
amor ciego, NO ALCANZA. 

 

Por esto proponemos un recorrido para formarnos y hablar un mismo 
lenguaje: 

 
- El antiguo testamento nos prepara: 

A. Génesis 4, 9: Entonces el Señor preguntó a Caín: «¿Dónde está tu 
hermano Abel?». «No lo sé», respondió Caín. «¿Acaso yo soy el 
guardián de mi hermano?». 

Este es el primer texto que debemos tener en cuenta para fundar la Pastoral 
Carcelaria. 

 

B. Ex 3, 9-10: “Así pues, el clamor de los israelitas ha llegado hasta mí y he 
visto la opresión con que los egipcios los oprimen. Ahora, pues, ve, yo 
te envío al Faraón, para que saques a mi pueblo, los israelitas de 
Egipto.” 



Esta llamada que hace Dios a Moisés, hoy la está haciendo a toda la 
Comunidad Cristiana. Es responsabilidad de toda la Iglesia liberar a nuestros 
hermanos que están sufriendo y experimentando la privación de libertad en 
todos los aspectos de la vida. Moisés representaba la liberación del Pueblo de 
Israel. Nosotros, la Iglesia personificados en los agentes de Pastoral Carcelaria, 
somos la esperanza de los que en este momento están privados de libertad. 
Esta llamada a la liberación, Dios la hace a toda la Comunidad Eclesial, y como 
tal comunidad debemos dar una respuesta. 

 

C. Ex. 14, 15-55 (El Paso del Mar Rojo): Ante los gritos del pueblo, por 
miedo. Dios manda: reanuden la marcha. Moisés levanta el bastón 
sobre el mar y lo divide en dos. Crúcenlo a pie. Y el corazón de los 
egipcios se endureció. Dice el Señor: Así me cubriré de gloria y los 
egipcios sabrán que soy el Señor. Dios es quien obra. La nube era 
tenebrosa para unos, mientras que para los otros iluminaba la noche. 
El Señor hizo retroceder el mar con un fuerte viento del este, que sopló 
toda la noche y transformó el mar en tierra seca y los israelitas 
entraron a pie en el cauce del mar, mientras las aguas formaban una 
muralla a derecha e izquierda (toda una epopeya) … Los egipcios los 
persiguieron, sembró la confusión entre ellos, frenó las ruedas de sus 
carros de guerra, haciendo que avanzaran con dificultad. Los egipcios 
exclamaron: 'Huyamos de Israel, porque el Señor combate en favor de 
ellos contra Egipto'. El Señor dijo a Moisés: 'Extiende tu mano sobre el 
mar, para que las aguas se vuelvan contra los egipcios, sus carros y sus 
guerreros'. Moisés extendió su mano sobre el mar y el mar volvió a su 
cauce. Aquel día, el Señor salvó a Israel de las manos de los egipcios. 
Israel fue testigo de la hazaña que el Señor realizó contra Egipto. El 
pueblo temió al Señor, y creyó en él y en Moisés, su servidor. 

Dios obra liberación para su pueblo por medio de signos, con personas 
concretas que irán siendo servidores del Dios liberador, esto es “hoy”, cada 
día. 

 

D. Is. 42, 6-7 (Primer poema del Servidor del Señor): Yo, el Señor, te llamé 
en la justicia, te sostuve de la mano, te formé y te destiné a ser la 
alianza del pueblo, la luz de las naciones, para abrir los ojos de los 
ciegos, para hacer salir de la prisión a los cautivos y de la cárcel a los 
que habitan en las tinieblas.  

Este poema expresa la vida de Jesús, para que fue llamado y enviado, y con el 
todos los que vivimos en Él. 

 

E. Is. 58, 6-12 (El ayuno que le agrada a Dios): Este es el ayuno que yo 
amo –oráculo del Señor–: soltar las cadenas injustas, desatar los lazos 
del yugo, dejar en libertad a los oprimidos y romper todos los yugos; 
compartir tu pan con el hambriento y albergar a los pobres sin techo; 



cubrir al que veas desnudo y no despreocuparte de tu propia carne.  
“Entonces despuntará tu luz como la aurora y tu llaga cicatrizará; 
avanzará tu justicia. Entonces llamarás, y el Señor responderá; pedirás 
auxilio, y él dirá: «¡Aquí estoy!». Si ofreces tu pan al hambriento y 
sacias al que vive en la penuria, tu luz se alzará en las tinieblas”.  

La propuesta es vivir en la justicia: También los que están presos merecen la 
misericordia, no es el castigo lo que nos salva, es la gracia, que se expresa en la 
misericordia. 

 

F. Is. 61, 1-2: El espíritu del Señor está sobre mí, porque el Señor me ha 
ungido. Él me envió a llevar la buena noticia a los pobres, a vendar los 
corazones heridos, a proclamar la liberación a los cautivos y la libertad 
a los prisioneros, a proclamar un año de gracia del Señor, un día de 
venganza para nuestro Dios; a consolar a todos los que están de duelo.  

Este será el texto que utiliza Lucas 4 para empezar la vida pública de Jesús: 
hacer salir de la prisión a los cautivos y de la cárcel a los que habitan en las 
tinieblas. 

 

- En el nuevo testamento nos encontramos con JESÚS LIBERADOR: 

A. Lc 4, 18-21: Jesús dice: “El Espíritu del Señor está sobre mí, porque me 
ha consagrado por la unción. Él me envió a llevar la Buena Noticia a los 
pobres, a anunciar la liberación a los cautivos y la vista a los ciegos, a 
dar la libertad a los oprimidos y proclamar un año de gracia del 
Señor. Jesús cerró el Libro, lo devolvió al ayudante y se sentó. Todos en 
la sinagoga tenían los ojos fijos en él. Entonces comenzó a decirles: 
«Hoy se ha cumplido este pasaje de la Escritura que acaban de oír»”. 

La Iglesia, comunidad de fe viva, hace suyas las palabras del profeta Isaías y de 
Jesús, y desde su realidad se siente enviada, por la fuerza del Espíritu, a liberar 
a los que sufren y a los privados de libertad: “El Espíritu del Señor está 
sobre mí… Hoy se ha cumplido este pasaje”. Dios me envió: a cautivos, 
ciegos, oprimidos… al POBRE, al otro. 

 

B. Mt 25, 31-46: “... porque tuve hambre y me distes de comer, tuve sed y 
me distes de beber, estaba en la calle y me alojaste, estuve desnudo y 
me vestiste, enfermo y me visitaste, en la cárcel y viniste a verme.” 

La identificación de Cristo con el pobre hace más fácil nuestro compromiso y 
entrega de la Iglesia. Está pidiendo un compromiso de la Comunidad en las 
necesidades básicas del pobre: comer, vestir, visitar, alojar... podemos aquí 
hablar de presencia real de Jesús en el pequeño, no presencia sacramentada, 
es presencia real. 

 

C. Hch 12, 5: “Mientras Pedro estaba en la cárcel, la Iglesia oraba por él 
sin cesar.” 



La Comunidad eclesial es el principio de comunión de sus miembros. Nuestro 
bautismo nos lleva a sentirnos en comunión con todos los bautizados, 
prescindiendo del lugar donde nos encontremos. Pero esta comunión se hace 
más especial con aquellos que más lo necesitan, como es el caso de Pedro en la 
cárcel. 

 

D. 1 Cor 12, 12-31: “Del mismo modo que el cuerpo es uno, aunque tiene 
muchos miembros..., no forman más que un solo cuerpo..., así también 
es Cristo...” 

La “Comunidad Cristiana” en libertad forma parte del mismo cuerpo que la 
“Comunidad Cristiana” en prisión, todo el cuerpo es la Iglesia. La Comunidad 
Cristiana en libertad debe asumir la responsabilidad de ayudar a los que están 
en prisión. Mientras exista una sola persona en prisión, sufriendo o con 
necesidad, la Iglesia sufrirá con ellos. 

 

E. Hebr 13, 3: “Acuérdense de los presos como si ustedes mismos 
estuvieran presos con ellos”. 

Este texto es claro, está pidiendo a la Iglesia un compromiso de comunión 
hasta en el dolor y la privación de libertad. Nos pide que sintamos lo que 
nuestros hermanos presos sienten; “solo por lo que vemos en las películas nos 
podemos imaginar esto” 

 

ELEMENTOS BÁSICOS: 
La pastoral cristiana en el entorno de la cárcel forma parte de un apostolado 

más extenso dirigido a la transformación del ser humano, partiendo del mensaje de 
Jesús y de su anuncio del reino. No es una pastoral distinta de las otras, para los 
expulsados y encerrados, sino un momento de la gran pastoral evangelizadora de 
la iglesia. 

 
Los encarcelados no son unos pecadores públicos a los que debemos ofrecer 

el castigo saludable de la iglesia, a través de la confesión, para reformarles por la 
penitencia. Ellos forman parte del gran mundo de los necesitados, expulsados, 
oprimidos. Son los últimos eslabones de una cadena de opresión, signo y 
consecuencia de un pecado social mucho más extenso. 

 
Como Iglesia no los debemos querer castigar, sino ofrecer un camino de 

humanidad y redención en Cristo, como se nos ofrece a todos. 
 
Por eso, la presencia de la iglesia en el entorno de la cárcel resulta 

especialmente significativa y debe precisarse con cuidado dentro del conjunto de la 
pastoral cristiana, dirigida, como nos enseña el evangelio (cf. Lc 4, 18ss; Mt 11, 2ss; 
Mt 25, 31-46) a los últimos del mundo. 

 



Jesús se hace presente en el mundo con un evangelio, que es: palabras 
cumplidas “HOY SE CUMPLE” Lc. 4. 

 
Jesús es “palabras” y “hechos” comprometidos con el otro, que es hijo del 

mismo Padre y por esto su hermano. Lo expresa en la lucha por la dignidad de las 
personas, allí donde están, como lo hizo: 

 
Desde ese modo podemos trazar algunos elementos fundamentales de la pastoral 
en el mundo de la carcelación, ofreciendo un camino de libertad: 

 
La pastoral carcelaria es: 
1. Pastoral de prevención: Prever lo que viene, para proveer lo que 

haga falta para que el hombre no sufra, ni haga sufrir. 
- Muchas veces queremos que el estado resuelva los problemas sociales. 
- La iglesia como Madre debe ver, y la PC dentro de la pastoral social, es el 

compromiso de justicia y diálogo entre todos los humanos. Ayudar a que todos los 
humanos puedan vivir en fraternidad, en amor liberador, sin impedimentos y 
opresiones, poder cultivar amor positivo (formando en control de las emociones, 
sentimientos, inteligencia racional, situaciones de justicia y dignidad) entre todos 
los hombres. 

- Hebr 6, 20 presenta a Jesús como precursor: ha recorrido por nosotros el 
camino de la libertad, para que podamos seguirlo después sin dificultades. 

 
2. Es pastoral de presencia, Mt 25, 31-46: “estuve en la cárcel y me 

visitaste”. 
- Ante el encierro y la soledad la iglesia debe ofrecer el signo de una presencia 

humana, diciendo ¡aquí estoy! 
 
3. Esta es pastoral del “ser”, antes que del “hacer”. La forma para ser 

es la del estar. 
- El cristiano ha de saber estar: una presencia que implica hacerse cercano, un 

ser o estar delante, sin imposiciones, sin legalismo. 
 
4. Es pastoral de encarnación. La encarnación es ponerse en manos del 

otro, Jesús se puso en manos de su madre, padre, pastores, Simeón, Ana, en mis 
manos, etc. Para recibir lo que se dé, para escuchar lo que se diga… 

- Encarnarse significa venir para aprender a asumir desde dentro la debilidad 
y angustia, el miedo y/o pecado. 

- El cristiano no debe empezar dando, como si fuera rico o supiera de 
antemano lo que debe ofrecer en cada caso. Al contrario, el cristiano debe empezar 
encarnándose, como el Hijo de Dios que se ha hecho carne (Jn 1). 

- La Encarnación es la visita de Dios a su pueblo. Ex 2-4, Benedictus (Lc 1, 68). 



- Dios ha visitado y redimido a su pueblo. No se trata de una visita de pasada, 
de pura cortesía, sino de una visita de encarnación, asumiendo como propios los 
problemas de los hombres. 

 
5. Es pastoral de acogida, recibir adentro del corazón, dentro de los 

planes y tareas del propio grupo de la pastoral, dentro de la iglesia. 
- Acoger es dejar que la vida del otro me llegue, debemos saber que el otro 

existe, ellos tienen problemas que no conocemos, y Dios si conoce (Ex 3, 7): “he 
visto la opresión de mi pueblo!” 

- Acoger es escuchar: “¡he escuchado el grito que brota de sus opresiones! (Ex 
2, 24) Vamos a la cárcel para escuchar la palabra que nos digan. Debemos abrir 
nuestros oídos. Solo así nos encarnamos. 

 
6. Es pastoral que tiene en cuenta el hambre y que ofrece alimento a 

los encarcelados. Sabe el cristiano que los hombres no solo viven de pan (Mt 4, 4) 
aunque también necesitan panes y peces para vivir (Mc 6, 30-44; 8, 1-10). Hay que 
escucharlos, antes de llenarlos de cosas. 

- Mt 5, 6 llama bienaventurados a los que tienen hambre y sed de justicia. 
- Los que gozan de la libertad, quieren que también los otros puedan 

disfrutarla, que el mundo entero sea lugar de libertad compartida, fraterna.  
- Los encarcelados tienen hambre de una justicia superior: hambre y sed de 

ser escuchados, de recibir una palabra, presencia y encarnación: qué se los quiera 
de verdad, qué se los necesite, que se les dé un lugar. 

- También pueden necesitar una casa, trabajo y comida. 
- Cuando el ser humano reacciona con violencia es porque le falta algo, porque 

se siente abandonado, porque quiere expresar una carencia. Por eso, la pastoral ha 
de comenzar descubriendo el hambre o la necesidad de los que están en la cárcel. 

 
7. Es pastoral de comunión. A veces llevamos misas y sacramentos, 

pero no les dimos comunión. 
 
8. Es pastoral de los derechos humanos. Debe proteger los derechos de 

todos los ciudadanos. No ES privilegios especiales, ES ayudar a los encarcelados en 
cuanto seres humanos. 

- Donde la denuncia debe ser fruto del anuncio de la dignidad de todos. 
 
9. Es pastoral de justicia. El sentido de la “justicia” bíblica o tsedaká 

(palabra hebrea que significa solidaridad. Tiene su raíz en la palabra tzedek, 
justicia. Así, Tzedaká significa Justicia y Solidaridad), no es una simple obra de 
piedad, es una obra de “misericordia” que se debe hacer, es obligatoria para 
nuestra presencia en el mundo de la cárcel. 

- La justicia distributiva consiste en dar a cada uno lo que es suyo, solo en un 
primer nivel, porque después resulta imposible saber lo que pertenece a cada uno.  



- La definición bíblica interpreta la justicia como acción liberadora. Justicia es 
ayudar a los más necesitados, elevar a los oprimidos (cf. Lc 1, 52-53). 

- Es paternalismo la actitud de aquellos que se sienten justos y buenos, 
ofreciendo ayuda a los necesitados desde arriba, esto es una pastoral de la piedad, 
de la limosna: como si nosotros, los privilegiados, tuviéramos que ofrecer algo a los 
menos favorecidos, con aire de superioridad, hasta humillándoles con nuestra 
ayuda. MUCHAS VECES ENCONTRAMOS A LA PASTORAL CARCELARIA 
TRABAJANDO PARA SOSTENER EL SISTEMA. 

 
10. Es pastoral de redención. Redimir. Significa dar algo propio, a favor 

de los demás, rescatando de la situación de pérdida en que se encuentra. Redimir 
es pagar lo que otro debe, para liberarle: la vida de los otros está ligada a la mía; yo 
“pago” lo que deben, sin que me deban nada. 

- Redimir en sentido profundo, es pagar ofreciendo la propia vida por la 
libertad y plenitud de los demás.  

- Expiar. No es el cautivo quien tiene que expiar sino aquel que quiere 
liberarle. El que ha “expiado” por todos es Jesús. Son los libres, los que viven en 
Jesús, los agentes de la pastoral cristiana, los que deben expiar a favor de los 
encarcelados. 

- Sacrificio. No son los otros los que tienen que sacrificarse por nosotros, sino 
que somos nosotros, los que tenemos más posibilidades y medios (los que vivimos 
en libertad), los que debemos sacrificarnos por los encarcelados. 

 
11. Es una pastoral interesada por la libertad concreta de todo 

hombre. Libertad que nos da el sabernos hijos y hermanos, que debemos 
guardarnos unos a otros (Gn 4, 9). 

- Libertad se emplea en sentido externo: el conjunto de condiciones sociales 
que ayudan a vivir en libertad (independencia económica, elección de estilo de 
vida, etc.) en este sentido la cárcel es lo contrario de una vida liberada. 

- Y también libertad se emplea en sentido interno: es más una actitud 
personal; se puede ser profundamente libre en medio de la cárcel, mientras hay 
muchos que están fuera de la cárcel y se encuentran encadenados. 

 
12. Es pastoral de diálogo. Gran parte del problema de la gente nacen de 

la falta de comunicación personal, de la soledad interna, que llevan al aislamiento y 
la dificultad para establecer relaciones sociales. El dialogo, palabra escuchada y 
compartida, en sentido afectivo y social, cultural y religioso, etc. Dialogo que 
sostiene, para que no gane “la angustia”, para vivir sin derrumbarse. 

 
13. Es pastoral de fe sanadora. La fe es creer en el Dios que es mi Padre, 

que vive en mi en mi hermano, fe en el misterio de la encarnación. 
- Fe significa confiar en los demás, en el conjunto social, en la familia o 

comunidad. 



- Fe no mágica, no espiritualista, no evasora de realidades que han mal 
formado, lastimado, confundido, etc.  

- El agente de la pastoral ha de actuar como un mediador de fe, alguien en 
quien se puede confiar, alguien que ofrece un rostro concreto y humano del poder 
misterioso de Dios sobre la tierra. No que promete diciendo lo que Dios quiere o no 
quiere. 

 
14. Es pastoral del amor. Como dijimos a principio El amor no como 

sentimiento, no como voluntarismo, pasión o entusiasmo, no como magia de Dios, 
etc. 

- Amor de familia.  
- Amor humano.  
- Amor cristiano.  
- Amor de amistad. 
- Amor de caridad. 
- Amor que se entrega como lo hizo Jesús. 
 
15. Es pastoral educadora. Educar significa ofrecer posibilidades de 

autonomía, de realización personal, en clave de libertad, de confianza, de madurez 
human, ayudar a sacar de dentro lo mejor que el otro tiene. 

 
16. Es pastoral celebrativa, en el sentido fuerte del término. Celebración 

del encuentro de la fiesta de la vida de Dios en mi corazón: 
- Pastoral de gozo. Del Padre que recibe al hijo que se había ido lejos, y que le 

ruega al hijo que entre e a la mesa compartida con el hermano (Lc 15, 11-32). 
 
17. Es pastoral de oración. Oración de encuentro en el Padre Dios, la 

iglesia ha orado siempre con y por los encarcelados y los cautivos, como ellos 
unidos en Jesús también oran con y por el resto de la iglesia, somos la misma 
iglesia de un lado y del otro lado de las rejas. 

- Orar por: Es oración del conjunto de la iglesia a favor de los encarcelados. Si 
dejara de orar por sus (y por todos los) presos y cautivos, ella dejaría de ser 
cristiana. Así se muestra en la liturgia del viernes santo, donde apoyada en el 
misterio de cristo que ha muerto por todos, la iglesia eleva su plegaria por los 
cautivos y presos. 

- Orar con: Pero no basta orar por ellos. Llega un momento en que es preciso 
el orar con ellos. Desde el margen del mundo, en el lugar de la opresión y cárcel 
(“Dios escucho el clamor de su pueblo” Gn. 3, 7). 

 
PODEMOS RECAPITULAR: 
La vida de Jesús fue el anuncio mismo de la libertad para todos los hombres. Él 

era libre porque en todo lo que hacía y decía, no cortaba relación con nadie. Su 
compromiso es desde su libertad con Dios, se sabe y se mantiene en el amor que 
Dios le expresa, en el amor que le dan su familia, parientes, amigos.  



 

Libertad con todos los hombres y con toda la creación, él se entrega, entrega 
que lo lleva a empeñar su propia vida, se entrega identificándose con el otro. Él que 
se identifica con los pequeños (Mt. 18, 5). 

 

REFLEXIÓN FINAL  

Esto es un pedido y llamado a la misericordia, que la Palabra de Dios nos hace 
a toda la comunidad eclesial: 

Los que están presos merecen la misericordia, no es el castigo lo que nos 
salva, es la gracia, que se expresa en la misericordia. 

Tendríamos que preguntarnos, ¿esto lo quiero para algún ser querido? Si no lo 
quiero para los míos ¿Por qué seguimos enviando gente a ese lugar así? 

Le haría esto a mi hijo. No a mi hijo no, y este pobre por que sí. Y si mi hijo sí, 
seguro que le encuentro el vericueto para que tenga otra posibilidad y por qué a 
este pobre no. 

Creemos que los poderes del estado deben funcionar como el trípode que 
sostiene el teodolito: judicial, legislativo, ejecutivo, equilibradas las patas para 
sacar buenas medidas, pero si repetimos la historia, con poderes totalmente 
divorciados. 

Por acá viene la misión de la iglesia vivificada en el Espíritu Santo, e inspirada 
en la Palabra: pensar que camino hay que hacer, no es tarea de una persona, es 
tarea de todos, para tener una sociedad más justa, con posibilidades para todos, 
con contención familiar y comunitaria. 

Mientras no hagamos “otra” propuesta, no tendremos “otra” respuesta u 
“otros” resultados. 

Entonces podemos dejar las cosas como están o nos encontramos en Jesús. 

Si no rompemos el juego de intereses que hay en todo esto, no salimos. 

Esta pastoral está en función de las personas, no en función de los edificios o 
las estructuras. No solo es posible una Pastoral Carcelaria donde queremos vivir la 
Comunión Eclesial, donde todos somos hermanos e hijos de un mismo Dios, 
estemos donde estemos. 

Esta Pastoral ya no se reduce sólo al interior de la prisión, sino que abarca a 
todas las personas, estamentos e instituciones que directa o indirectamente les 
afecta la privación de la libertad. Seguramente que en todas las diócesis hermanos 
en prisión, familias que sufren la privación de libertad, juzgados donde se decide la 
suerte de los presos, barrios que generarán personas que poblarán las cárceles, 
personas desorientadas al salir de la prisión. Todo esto es Pastoral Carcelaria, y en 
todo esto debemos estar presente como iglesia. 

Debemos ser una iglesia que sensibilice por esta realidad, tan no vista pero 
tan cercana. 

La prisión para nosotros debe tener un nombre, rostro, edad; es un hijo. 



¿Que sentimos cuando nos vienen a pedir que acompañemos a un preso? ¿Nos 
atreveríamos a decirle que no podemos hacer nada como Iglesia, porque la prisión 
no es eclesial? 

El compromiso de la Pastoral no está marcado por lugares, sino por una 
sensibilidad y una opción radical por los más pobres y entre ellos los privados de 
libertad. Las estructuras creadas por los hombres (lugares, demarcaciones 
territoriales, competencias, leyes o políticas publicas...) nunca pueden ni deben ser 
obstáculo para trabajar por los más pobres. 

El compromiso de la Pastoral Carcelaria debe partir del amor; un amor que 
supera distancias, problemas, dificultades, y como nos dice San Pablo “El amor 
todo lo excusa, todo lo cree, todo lo soporta. El amor no falla nunca”. (I Cor 13, 7-
8)” 

 
TRABAJO EN GRUPO: 

(Preguntas orientadoras) 

1. ¿Conocía estos textos? 

2. ¿Has pensado la fuerte propuesta liberadora que la palabra nos 
presenta? 

3. ¿Sabemos la diferencia entre delito y pecado? ¿Cuál ofende al prójimo y 
a Dios?  

4. Teniendo en cuenta con todo lo compartido ¿es la propuesta de Jesús, 
liberación en mi vida? 

 

Como miembros de la Iglesia, sigamos realizando la misión de hacer presente 
el Reino de Dios con más herramientas para ayudar a encontrar la misericordia de 
Dios, liberador. 

 


